
2022
DECEMBER - PROSINEC

casopis krajanské rodiny v New Yorku

ZVON

www.zvon.info
ˇ



Dnes je svátek Den boje za svobodu a demokracii. Tak trochu zní
v tom názvu utopie a nereálná snaha nás lidí, dosáhnout něčeho, co se
často při malém úspěchu hned vymkne z rukou. Přesto všechno mám
tento státní svátek České republiky nejradši. Zúčastnil jsem se všech
možných demonstrací toho památného roku 1989. Dýchal jsem a ještě
dýchám svobodu, kterou nám přinesla Sametová revoluce. Rok
1989 patří nepřekonatelně k období, na které budu rád vzpomínat. Moc
dobře vím, co bylo před rokem 1989 a co zažívám celou tu dobu až
dodnes. Možná, že to umocňuje moje křesťanská víra, která byla tak
utlačovaná před rokem 1989. Možná se pletu? Nějak pořád nechápu lidi,
kteří volají – nebo opěvují tu dobu předtím. Když to trochu přeženu,
volali snad nějací lidé v Německu po II. světové válce na návrat vlády
Adolfa Hitlera? Ano, jedna paní na Hlučínsku se nechala slyšet, že za
Hitlera byl pořádek a byly pořádné cesty. A tak to bude i s tou dobou
komunistické totality.

Svoboda a demokracie není samozřejmostí. O tu se musí neustále
usilovat. Nikdy nám tyto věci nespadnou z nebe. Můžeme říct, že to
nemá cenu, protože nám to hatí lidé, kteří toho zneužívají. Pod rouškou
svobody a demokracie vlastně chtějí jenom moc. No, ale to už tu bylo,
je a bude. S tím nic nenaděláme. Stále však, jako křesťan věřím, že věci
se hýbou dopředu směrem k lepšímu. Také pevně věřím, že to má Bůh
plně pod kontrolou.

Bůh mě stvořil také proto, abych v tom svém malém světě přinesl
světlo jeho Slova. To, že to druzí „nechápou“ nebo chápou úplně jinak,
mě nesmí odradit od pozitivního vidění tohoto stvořeného a chtěného
světa naším Bohem Otce.

Použĳi – li termín dnešního svátku boj za svobodu a demokracii,
svoboda pro mne znamená neotročit hříchu, který ve mně stále je a
ponouká mě myslet jen sám na sebe, na svoje EGO. Slova demokracie
mně zase připomíná, abych volil do čela státu lidi bohabojné, pokud věří
v Boha, a když ne, tak lidi, kteří budou podle svého nejlepšího svědomí
sloužit všem lidem. Stále věřím, že těch schopných lidí je dostatek.

Bůh to také potvrdil, že nás má rád, že se o nás stará, že tento svět
neopustil, když k nám poslal svého Syna Ježíše Krista. Na oslavu jeho
příchodu se budeme připravovat opět, jako každý rok, dobou adventní a
potom oslavíme jeho narozeniny 25. prosince. Z celého srdce vám všem
přeji požehnanou dobu adventní a požehnané svátky narození Ježíše
Krista.

VE FOREST HILLS 17. LISTOPADU 2022
VÁŠ FR. ANTONÍNPríjemnou četbuˇ

17. listopad 1989



MV

Svätý Ján Damascénský

dokončení z minulého čísla
Pápež Benedikt XVI. túto

Jánovu úvahu komentuje takto:
„Vidíme, že vďaka vteleniu sa matéria
ukazuje ako božia, môžeme sa na ňu
pozerať ako na Boží príbytok. Ide o
novú víziu sveta a materiálnych
skutočností. Boh sa stal telom a telo sa
stalo skutočným Božím príbytkom,
ktorého sláva sa odráža v Kristovej
ľudskej tvári. Preto naliehania
východného Učiteľa Cirkvi sú aj dnes
mimoriadne aktuálne, ak zoberieme do
úvahy zvláštnu dôstojnosť, ktorú

matéria dostala vo Vtelení: vo viere sa môže stať účinným znakom a
sviatosťou stretnutia medzi Bohom a človekom. Ján Damascénsky teda
zostáva privilegovaným svedkom uctievania ikon, ktoré sa neskôr stane
jedným z najvýraznejších aspektov východnej teológie a spirituality
zostáva ním až do súčasnosti. Je jednou formou kultu, ktorý jednoducho
patrí ku kresťanskej viere, k viere v toho Boha, ktorý vzal na seba telo a
dal sa vidieť. Učenie svätého Jána Damascénskeho tak patrí do tradície
univerzálnej Cirkvi, ktorej sviatostná doktrína predpokladá, že materiálne
veci vzaté z prírody sa môžu stať sviatosťami prostredníctvom milosti
skrze zvolávanie Ducha Svätého, sprevádzané vyznaním pravej viery. V
zhode s týmito myšlienkami kladie sv. Ján aj úctu k svätým relikviám na
základe presvedčenia, že kresťania, keďže sú účastní na zmŕtvychvstaní
Krista, nemôžu byť považovaní za mŕtvych.

Ďalej Ján hovorí: „Toto (svätci) sú tí, ktorí, nakoľko sa dalo,
pripodobnili sa Bohu svojou vôľou a vďaka prítomnosti a pomoci Božej,
nazývajú sa bohmi (por. Ž 82,6), nie kvôli prirodzenosti, ale súvislosti, tak
ako sa rozžeravené železo nazýva ohňom, nie pre prirodzenosť ale pre
súvislosť – preto, že oheň je jeho súčasťou. Hovorí vskutku: Buďte svätí
ako som ja svätý (Lv 19,2). Boh, ktorý je dobrý a presahuje každé dobro,



neuspokojil sa s kontempláciou (rozjímaním) seba samého, ale chcel, aby
ním požehnané bytia mohli byť účastné na jeho dobrote: preto stvoril z
ničoho všetky veci, viditeľné aj neviditeľné, vrátane človeka, skutočnosť
viditeľnú i neviditeľnú. Stvoril ho zámerne ako bytie schopné
rozmýšľania, obohatené slovom a orientované k duchu.“

Ján s nadšením vysvetľuje: „bolo nevyhnutné, aby sa prirodzenosť
posilnila a obnovila; aby bola jasne ukázaná a konkrétne vysvetlená cesta
čností, ktorá vzďaľuje od porušenia a vedie do večného života... Zjavilo
sa tak na horizonte dejín veľké more lásky Boha k človeku...“ Vidíme na
jednej strane krásu stvorenia, a na druhej zničenie spôsobené ľudskou
vinou. Avšak v Synovi Božom, ktorý zostupuje, aby obnovil ľudskú
prirodzenosť, vidíme aj more lásky Boha k človeku. Ján Damascénsky
pokračuje: „On sám, Stvoriteľ a Pán, bojoval za svoje stvorenie,
odovzdajúc mu prostredníctvom príkladu svoju náuku... A tak Boží Syn,
aj keď zostal Bohom, znížil nebesia a zostúpil... ku svojim služobníkom...
vykonajúc najnovšiu zo všetkých vecí, jedinú skutočne novú vec pod
slnkom, prostredníctvom ktorej sa vskutku ukázala Božia moc – jeho
vtelenie, jeho stanie sa jedným z nás.“

Sv. Ján žil veľmi skromným a pokorným životom a zomrel okolo
roku 749. Za učiteľa Cirkvi ho vyhlásil pápež Lev XIII. roku 1890.

Keďže ako sme už spomenuli, Ján Damascénsky je posledným
cirkevným otcom, tak na záver našej série o cirkevných otcoch mi dovoľte
pár slov. Predstavili sme si celkovo 31 výnimočných, svätých a nesmierne
inteligentných mužov, ktorí hľadali Boha a borili sa s obrovskými
problémami a nesmiernym chaosom svojej doby. Hoci každý čas a každá
doba je trochu iná, časy, ktoré žili cirkevní otcovia nápadne pripomínajú
tie naše. Máme síce úplne iné technológie a vymoženosti, ale sme
vystavení zmätku, chaosu, rozvratu hodnôt, kultúry, tisícročných tradícií
a niekedy aj celých krajín... Boh vie prečo sme sa narodili práve do tejto
doby a sme to práve my, ktorí máme vydať svedectvo, tak ako kresťania
pred nami – byť soľou, ktorá dáva svetu chuť a svetlom, ktoré, čo ako
malé, stále vidno v tme. Možno nedokážeme zmeniť svet, ale to nie je ani
naša úloha. Našou úlohou je plniť Božiu vôľu v našich životoch, vôľu
Boha, ktorý je dobrý a ktorý nám aj ľuďom okolo nás chce dobre ako náš
Otec a Stvoriteľ. O zbytok sa postará Boh sám. Postavme stavbu svojho
života pevne na skale, ktorou je Kristus a potom nech príde čokolvek –
búrky, záplavy, vojny, chaos či smrť, naša stavba ostane stáť pre večný
život.



Adeste fideles
latinská koleda
nápěv: John Reading (+1692)
text: abbé Étienne Jean François Borderis (ca 1790)

Původ písně Adeste fideles patrně souvisí s anglickými
katolickými kruhy 18. stol. a jejich English College ve francouzském
městě Douai. Tato kolej byla založena r. 1568, aby vychovávala anglické
katolické duchovní. Po francouzské revoluci byla kolej zrušena a její
knihovna dílem zkonfiskována, dílem zničena. Jeden z rukopisů, jež opsal
okolo r. 1740 John François Wade, obsahuje dva nápěvy této písně (v ¾ a
4/4 taktu) a 4 sloky.

Od r. 1750 je píseň publikována ve většině anglických kancionálů.
4/4 nápěv byl publikován ve sbírce An Essay on the Church Plain Chant
(Esej o církevním chorálu, Coghlan, 1782), jejímž editorem byl vedle
Wadea i Samuel Webbe (1740-1816). Vicent Novello, nástupce Webbeho,
ve své Collection of Mottets or Antiphons (sbírka motet či antifon, 1792)
melodii připisuje Johnu Readingovi (+1692), varhaníku katedrály ve
Winchesteru.

Webbe byl varhaníkem v kapli portugalského velvyslanectví, kde
v r. 1795 píseň poprvé uslyšel vévoda z Leedsu. Udělala na něj udělala
velký dojem, takže si objednal její úpravu od Thomase Greatorexe,
ředitele tehdy populárních Concerts of Ancient Music (Koncerty staré
hudby), jichž byl vévoda patronem a v jejichž rámci byla tato úprava
uvedena 10. května 1797 pod názvem Portugalský hymnus. Vévoda se
totiž domníval, že píseň je hudebním symbolem portugalských vánoc.

Good King Wenceslas / Náš předobrý Václav král
anglická koleda
nápěv: Piae cantiones (1582)
text: John Mason Neale (1818–1866)
český text: autor neznámý

Díky stykům, které v 1. polovině 19. stol. navázali čeští literáti s Anglií,
se r. 1853 patrně dostal anglikánskému duchovnímu reverendu Johnu
Masonu Nealovi do rukou obsah trojjazyčné básně z r. 1847 Sankt
Wenceslaw und Podiwin, jejímž autorem byl Alois Václav Svoboda,
známý z bojů okolo tzv. Rukopisů.

žKomentáre k nekterým

koledám

ž



BLAHOPŘEJEME

Milí přátelé,
přĳměte upřímnou pozvánku na mši svatou 18. prosince 2022, kterou
budeme slavit jako vždy v neděli v našem pravidelném setkávání
v 10.30 ráno v kostele Panny Marie Karmelské v Astorii. Tentokrát
přivítáme velmi vzácného hosta, brooklynského biskupa Roberta
Brennana. Po mši svaté budeme mít malé občerstvení a setkání
s biskupem naší diecéze. Tradičně budeme mít také předvánoční besídku
s koledami…

Těším se na setkání s vámi.
Fr. Antonín

Jaroslav Sýkora oslaví 22. prosince kulaté narozeniny.
Už šedesát let putuje po této zemi a obdivuje, hledá a
nachází našeho Stvořitele. Nemá to úplně snadné, roku
2019 přežil operaci rakovinového nádoru. Pomalu, ale
jistě se zapojuje do běžného života. Za celou
krajanskou rodinu Ti, milý Jaroslave, přeji vše dobré,
Boží požehnání pro Tebe a celou Tvoji rodinu.

Reverend podle této mystifikující legendy napsal
slova vánoční písně pro děti a vybral k ní nápěv
staré jarní koledy Tempus adest floridum
(Květnatý přichází čas), obsažené ve sbírce Piae
cantiones (Zbožné zpěvy), kterou v r. 1582 vydal
Theodoric Peter z Nijlandtu. Pro nás je podstatné
to, že vAnglii i v USApatří tato koleda tanečního
charakteru o českém knížeti sv. Václavu mezi
nejoblíbenější.

převzato z www.pastorace.cz



As the unreceived act of existence, God is, frustratingly, indescribable,
a bit like a great unrelieved expanse of snow.

And thus, just as the wanderer becomes easily disoriented in a
whited-out landscape, so the theological explorer becomes quickly lost in
the trackless country of the divine simplicity. When mystics from John of
the Cross to Thomas Merton speak of the highest attainments of the life of
prayer, they describe an area of experience beyond words, speech,
imagery, and conceptuality, a silence deeper than the mind. They are
describing, in a necessarily halting way, something of the divine serenity,
the simplicity beyond differentiation.

As usual, the mystics help us to see the spiritual power behind
theological statements. One of the basic tricks of the self-elevating ego is
to control God through the mind. The ego, naturally enough, goes about
the business of knowing and manipulating the things of the world,
organizing and categorizing them confidently, but then it makes the
terrible mistake of trying the same with God. With images, concepts,
ideas, traditions, customs, and prejudices, it hems God around, defining
and corralling him. We claim to know how God things and how God acts
and why God does what he does; on the basis of our rational theologizing,
we even make bold to predict what God will do and how he will deal with
us. But over and again, the Bible shows us how surprising God is, how
strange and elusive are his ways. Just when the people of Israel expect
deliverance, they get exile; just when they expect punishment, they are
met with mercy; just as they await an avenging Messiah, they get the
crucified God. All of this biblical playfulness is in service of the divine
simplicity – that is to say, the essentially unknowable and hence
uncontrollable majesty of the sacred. The soul that wants too much to
cling to the tree of knowledge must be doctored by the salve of this
simplicity.

Another implication of God’s serenity is God’s. Since the sheer act
of existence itself is not received or limited by any essential principle,
since it is not definable as a type of being, it must, necessarily, be without
restriction or border. God is the limitless, always open-ended power of
existence. It is intriguing that, for many of the ancient philosophers,

A short passage from the book “And Now I See by Robert Barron

And Now I See



infinity is an imperfection, since it implies incompleteness, inchoate
unformedness. The truly divine, they thought, is that which is utterly
complete, pristine, and definitive. Christian theologians have consistently
maintained, on the other hand, that God’s boundlessness is not an
imperfection, but rather the expression of the inexhaustibility and endless
fascination of God. St. Bernard of Clairvaux says that the saints in heaven
drink from the divine source and thin, in the very satiation of their thirst,
they become thirsty for more. Heaven, accordingly, is a delightfully
endless process of exploration into the infinite God. ThomasAquinas says
something similar when he asserts that the blessed in heaven, witnessing
the beatific vision, are seeing for the first time just how incomprehensible
God is. What they see in short is not a finite supreme being whose beauty,
however stunning, would eventually become stale, but rather the endlessly
captivating Black Forest of the divine infinity, a field in which they can
play for an eternity. The very indefiniteness that frustrated the ancient
philosophers is what calls out to Christian thinkers. Once more we see the
salving of the soul. One of the greatest temptations of the self-absorbed
ego is to be bord by God. We sinners convince ourselves that the divine is
a relatively comprehensible dimension of reality, a realm that we perhaps
have to deal with from time to time, but one of decidedly limited interest.

Indeed, it becomes a commonplace of the sinful imagination that almost
anything – sec, career, relationship, pleasure – is more diverting, more
entertaining than the things of God. We have eaten of the fruit of that tree,
and we move on to other trees and other fruits, assured that they will be
more appealing than the first. The doctrine of God’s infinity is meant to
persuade us that nothing is more captivating, inexhaustible, compelling
than the divine reality, that grounding and endless power in which all other
existents inhere. All other joys are finite; God’s joy is limitless. All other
journeys come, disappointingly, to an end;
the journey into God never ends.



Necomi brání prožívat

radost o Vánocích

ž

Nejsem schopen zaplašit úzkost
Na malou horskou vesnici, kde se právě nalézám, padla noc. Dnes se noc
oblékla do velmi husté tmy, temné jako moje myšlenky, které mě celý den
provázejí. Moje úzkost je stále silná a hluboká. Stále mi cosi brání
prožívat radost. Příliš mě znepokojuje současná situace. Po večerní
modlitbě vycházím ven, a zaplavuje mě intenzivní strach.
Dnes jsem zrovna psal, že se nesmíme bát, a opakuji to pokaždé, když se
mě lidé vyptávají, co jsem prožíval v zajetí islamistů. Sám ale teď nejsem
schopen tu úzkost ve svém srdci zaplašit. A tak jako dříve v mé syrské
poušti, která už neexistuje, protože ji válka zničila, vycházím na terasu…
Hvězda která nezhasla
… Pozvedám své oči, které jsou ještě plné umělého světla nevidí nic než
temně černou oblohu. Náhle však začínám vnímat malá světélka. Objevují
se hvězdy; jako tanečnice, které se chystají vstoupit na scénu. Jsou tady!
Je jich tolik – tak vzdálené, a přece tak blízké zároveň. Září. Jedna více
než ostatní. Upřeně ji pozoruji, mám dokonce chuť ji uchopit do rukou a
přitisknout k sobě. Nevím, jak se jmenuje. Z astronomie nevím nic. Ale
klidně by to mohla být ta hvězda, která se rozsvítila tenkrát, před dvěma
tisíci lety, nad jednou betlémskou stájí, a od té doby nezhasla. Ta malá
hvězda ukazuje, že se narodil Spasitel.
Křehké světlo rozptyluje temnotu
Všechna má naděje se vrátila. Mám radost. Ano, stíny všeho zla ve světě,
smutek a neštěstí zatemňují mé srdce a zdá se, že zakryjí i svět. Já ale vím,
že i v této noci září malé a křehké světlo, které svou přítomností navždy
rozptyluje veškerou temnotu.
Lid, který chodil ve tmě, vidí veliké světlo,
obyvatelům temné země vzchází světlo.
Choďme v Božím světle! (Iz 9,1; 2,5)
Autor tohoto textu Jacques Mourad prožil téměř pět měsíců v zajetí islamistů. Jde
o životní příběh, ve kterém víra vítězí nad násilím, naděje nad nespravedlivostí
a milosrdenství a odpuštění nad lidskou krutostí.

Se svolením zpracováno podle knihy: Jacques
Mourad, Mnich v zajetí islamistů, kterou vydalo nakladatelství

Paulínky. Redakčně upraveno. převzato z www.pastorace.cz



3. listopadu - Hospodaření diecézí katolické církve se v roce 2021
navzdory dopadům pandemie covid-19 stabilizovalo. Hlavní, tzv.
duchovní činnost, byla i v loňském roce stejně jako v předchozích letech
ve ztrátě. Ztrátu pokrývá zisk z vedlejší – hospodářské činnosti. Ten byl v
loňském roce 1 232 milionů, díky čemuž mohla katolická církev v roce
2021 pokračovat v poskytování duchovních a dalších společensky
prospěšných služeb ve stejném rozsahu jako v předchozích letech.
10. listopadu - Krátce před polednem přĳal papež František obyvatele
Papežské koleje Nepomucenum při soukromé audienci. Setkání v
Apoštolském paláci, které trvalo téměř půl hodiny, zahájil rektor koleje P.
Roman Czudek krátkým pozdravem a předáním daru. Poté následovala
promluva Svatého otce, ve které mimo jiné připomněl odkaz patrona
koleje sv. Jana Nepomuckého.
11. listopadu - Křesťané v africkém státě Burkina Faso se podle
papežské humanitární organizace Církev v nouzi stávají stále častěji
terčem džihádistů. Jak uvedla ve zveřejněném prohlášení, terorismus v
zemi získává po nedávném státním převratu stále větší váhu. Ještě na
konci června předpokládali mezinárodní pozorovatelé, že 40 % Burkiny
Faso je v rukou teroristů. "Dnes je to určitě ještě více," řekl organizaci P.
Alain Tougma, tamní provinciál řádu Bratří misionářů des Campagnes.
11. listopadu - Ekumenický patriarcha konstantinopolský Bartoloměj
přial v sídle istanbulského patriarchátu skupinu kněží a novinářů, kteří již
několik dní povývají v Turecku a navštěvují svatá místa po stopách sv.
Pavla. Hovořil o společném úsilí o jediné datum Velikonoc, které sdílí s
papežem Františkem v souvislosti s výročím Nicejského koncilu, který
svolal císař Konstantin v roce 325.
20. listopadu - Při setkání s patriarchou asyrské východní církve se
papež František podělil o přání slavit Ježíšovo zmrtvýchvstání ve stejný
den. Papež také vyzval, aby křesťanům na Blízkém východě byla
zaručena jejich práva, zejména náboženská svoboda a plné občanství.
22. listopadu - Papež: Jako Židé a křesťané učiňme vše pro zastavení
války na Ukrajině. Papež František přĳal asi dvě stě účastníků zasedání
výkonného výboru Světového židovského kongresu, které se v těchto
dnech konalo v Římě a Vatikánu a zaměřilo se na židovsko-katolické
vztahy.
23. listopadu - Nejen červeně nasvícenými budovami si o tzv. Červené
středě 23. listopadu připomínáme pronásledované pro víru. Tuto světovou
akci v tuzemsku pořádají Česká biskupská konference, Ekumenická rada
církví v ČR a Federace židovských obcí v ČR.

UDÁLOSTI VE ZKRATCE



ZVON vydává Czech Catholic Mission in NYC, Inc 110-06 Queens Blvd. Forest Hills, NY 11375
Tel: (718) 575 8959 - šeky na podporu pro časopis a misi: Czech Catholic Mission in NYC - na
mše svaté: Rev. Antonín Kocurek - Krajanské bohoslužby jsou každou neděli v 10.30 am v dolním
kostele Panny Marie Karmelské 23-25 Newtown Ave, Astoria NY příležitost ke sv. zpovědi před
i po mši svaté. Po bohoslužbách následuje společné pohoštění v Parish Hall - adresa českého kněze:
Rev. Antonín Kocurek, 110-06 Queens Blvd., Forest Hills, NY 11375 Tel: (718) 575 8959
E-mail: zvonnews@gmail.com web: www.zvon.info
Slovenská mše sv. každou neděli v 10.15 u sv. Jana Nepomuckého na Manhattanu
(1st Ave a 66th St.) http://www.luxnewyork.net

4.12. Za živé a zemřelé členy rodiny Tomečkovy Mirka Plzák
7.12. Za zemřelé členy rodiny Kačmárovy manželé Hnízdovi
11.12. Za zemřelého Oldřicha Holubáře manželé Hnízdovi
18.12. Za zemřelé rodiče Hlavaté Milena Hlavatá
21.12. Za zemřelé členy rodiny Hnízdovy manželé Hnízdovi
25.12. Za krajanskou rodinu - Boží Hod Vánoční

datum dárceúmysl

ÚMYSLY MŠÍ SVATÝCH V PROSINCI 2022

rodina Nehybkova, Fred Jurena, Iveta Burda, Jaroslav Horky, Milada
Stastny, Patricia Babor, Libuse Kral, Bohdan a Jirina Kowalykovi, Mila
Kania.

DĚKUJEME ZA PODPORU ČASOPISU A ČESKÉ MISIE

v prosinci oslaví narozeniny: Lucie Reynolds 1. prosince, Adriana
Čuškova 6. prosince, Rev. Jan Čudek 6. prosince, Jiřina Zaros 6. prosince,
Rev. Antonin Kocurek 7. prosince, Věra Combs 8. prosince, Božena
Smrčka 11. prosince, Zdenak Rosenberg 11. prosince, Simon Wolf 13.
prosince, Anna Dospěl 15. prosince, Marek Dospěl 16. prosince, Václav
Solfronk 18. prosince, Leia Reynolds 20. prosince, Jaroslav Sýkora 22.
prosince, Martina Nehybka 26. prosince, Karel Dospěl 31. prosince,
Zuzka Petrova 31. prosince.

BLAHOPŘEJEME

O modlitbu za zemřelé v měsíci listopadu požádali: Jane D.
Brotánek, Marcela Škrkoňová, rodina Sikorjakova, Libuše Král, Mary
Michtalik, Jan Bartůněk, Elen Samek, Helena Otýpka, Kowalykovi,
Patricia Babor, Věra Kolasa.

MODLITBY ZA ZEMŘELÉ



Silvestr Maria Braito se narodil 14. června 1898 v bulharském Ruse (Rusčuku), při křtu 23. června
téhož roku dostal jméno Josef. Jeho rané dětství je zahaleno mlhou nejasností, víme jen tolik, že svého otce
Francisca Mayera, železničního inženýra, vůbec neznal a jeho maminka Clementina di Braito, vídeňská
zpěvačka italského původu, zemřela za tragických okolností v jeho útlém věku. Malého Josefa Braita se ujala
rodina Merhautova, se kterou se chlapec roku 1900 dostává do Čech. Po smrti pana Merhauta roku 1907
odchází Josef, prostřednictvím dominikánského převora P. Odila Pospíšila, do sirotčince sester dominikánek
v Praze „U Pražského Jezulátka“. Od nich se po dvou letech dostává do dominikánského juvenátu. Josef Braito
se 31. 12. (na svátek svatého Silvestra) roku 1915 stává členem dominikánské rodiny vstupem do řádu,

ve kterém přĳímá (podle patrona daného dne) řeholní jméno Silvestr. Po absolvování dvouletého studia filosofie v Olomouci skládá
roku 1919 věčné sliby. Byl poslán na studia do Říma, poté do Belgie a znovu do Říma, kde získal doktorát teologie.
Učí fundamentální teologii v Olomouci.

V krátkém intermezzu mezi oběma diktaturami dvacátého století se v katolické církvi v Československu objevuje snaha
navázat na úspěšné předválečné úsilí o prohloubení duchovního života; v této souvislosti hrál významnou úlohu i otec Silvestr. Tyto
činnosti však byly labutí písní snahy o náboženskou obrodu u nás.

23. března 1948 je olomouckým arcibiskupem jmenován Josef Matocha, ten si vybírá jako svého zpovědníka právě otce
Silvestra. Nicméně postupné utužování totalitního režimu přivede nejprve do internace otce arcibiskupa, ke kterému je pod
záminkou zpovědi 16. března 1950 přiveden otec Silvestr, který je však na místě zatčen.

31. března 1950 zasedlo na lavici obžalovaných (de facto však již odsouzených) deset mužů, devět z nich patřilo k předním
představitelům mužského řeholního života v českých zemích, Již 4. dubna byli všichni obvinění shledáni vinnými, pro otce Braita
původně rozsudek znamenal patnáct let vězení. Odmítá nabídku učit na problematické bohoslovecké fakultě v Litoměřicích: „Dali
mu den na rozmyšlenou. „Bylo to strašný,“ líčil Braito své pocity. „Na jediném slově záleželo, zda půjdu zítra domů, nebo strávím
další roky v kriminále. Prosil jsem Ducha svatého o moudrost a sílu. Když přišli: ‚Tak jak? Ano nebo ne?‘ Řekl jsem: ‚Ne.‘ Odešli
a já padl na kolena a zpíval: Te Deum laudamus!“ Po amnestii 10. května 1960 se otec Braito vrací o den později z leopoldovského
vězení do Prahy; s podlomeným zdravím, zcela nezajištěn, bez vlastního bytu, s pouhými 190 Kčs měsíčního důchodu. Krátce před
smrtí dokončil životopis svatého Dominika. 24. září 1962 otec Braito slaví své čtyřicáté výročí kněžské primice, nikdo z přítomných
netušil, že to bude jeho poslední mše svatá. Silvestr Braito zemřel 25. září 1962 v Praze.

* 14. června 1898
+ 25. září 1962osobnosti Silvestr Maria Braito

převzato z cz.www.wikipedia.org


